**天主教與猶太人的關係**

第一世紀

早期基督徒是猶太人，基督徒能傳播到羅馬帝國就是靠散居猶太人的網絡。雖然猶太領袖並不接受耶穌在為彌賽亞，但是猶太人基督徒最初仍在猶太會堂中共同閱讀舊約，唱詩篇並參與猶太教的各種儀式。在隨著的世紀裡基督徒與猶太人漸漸分開。猶太領袖並猛烈地反對第一批基督徒傳道人。

例如保祿宗徒作為猶太人，最初參加了迫害早期基督徒的運動，但他後來轉變成為基督徒，領導他們離開猶太教的飲食法和割禮的要求，成為對所有人開放的宗教。

第四世紀

最初，猶太教被羅馬皇帝承認為是一個合法的宗教，當局也沒有區分猶太人和基督徒。然而，不久基督徒遭受羅馬帝國的迫害。直到313年米蘭詔書才得到法律承認的地位。

約400年，聖奧古斯丁(Augustine)宣講說猶太人必須得到保護，以保存解釋舊約的能力。

第五／六世紀

後來，羅馬皇帝自己轉變為基督徒，起初也繼續保留猶太人的特權。但在西羅馬滅亡後，天主教會本身就成為西方中世紀的權力中心，對猶太人便有不同的寬容態度。當基督徒暴徒衝擊異教寺廟時，同時亦衝擊猶太教會堂。這是對新約中錯誤解釋猶太人殺害耶穌的角色的影響。對猶太人的這種錯誤和不公正的解釋流傳得太久後，便變成對猶太人的敵意。

約598年，對基督徒反猶太人的攻擊，教皇額我略（Gregory, 540-604）指出雖然猶太人沒有接受通過基督的救恩，但基督徒仍然應保護猶太人，因為他們是基督教文明的重要組成部分。他們應得到公平公正的對待，他們的財產權應該得到保護，並應該保持他們的節日和宗教習俗。因此，在教皇國，猶太人在法律上享有一定程度的保護。

第八世紀

732年，查理·馬特(Charles Martel)率領法蘭克人和勃艮第人在法國的圖爾附近戰勝入侵的阿拉伯軍隊。

第十二世紀

第一次十字軍東征(1095)，在歐洲有五千多名猶太人被屠殺，教皇卡利斯圖二世（Callistus, 1120）發表文告保護猶太人，禁止基督徒迫使猶太人轉教，傷害他們，奪取他們的財產，擾亂他們慶祝節日，及干擾他們的墓地。

但此後，這文告只成了一種形式，實質上卻頒布了許多反猶太人的措施，甚至某些教皇也壓迫猶太人。

一些基督徒反猶太人的情緒，及教會和猶太人之間存在的差距，導致了一種普遍的對猶太人的歧視，他們不時被驅逐或被強迫轉信基督。

第十五世紀

...在天主教會以外的任何人，不僅是異教徒，而且猶太人，異教徒和裂教者，都不可以分享永恆的生命，除非......“ - 1441教皇文告

1453年，奧斯曼帝國(Ottoman Empire)攻破君士坦丁堡

1475年，特倫多(Trento)儀式謀殺案

1480年，在西班牙托萊多(Toledo)，政府命令所有城市分隔開猶太人

1492年，西班牙結束收復失地行動(Reconquista)

1492年，西班牙資助哥倫布(Columbus)的大航海計畫

1492年，西班牙驅逐40至200萬猶太人出境

1492年，奧斯曼帝國在塞薩洛尼基(Thesalonica)接待猶太人

第十六世紀

1517年，馬丁路德(Martin Luther)在維德伯格(Wittenberg)張貼95條論題

1545-1563年，特倫多(Trento)大公會議

第十八世紀

直至18世紀末，這些猶太人及非基督徒，在的西方總是不能享有完全的法律地位和保障。儘管如此，猶太人堅持他們的宗教傳統和習俗。因此，在諸如飢荒，戰爭，瘟疫或社會危機的時期，猶太人受到某種懷疑和不信任，有時被當作替罪羔羊，成為暴力、搶劫，甚至屠殺的受害者。

第十九世紀

到18世紀末和19世紀初，猶太人在大多數國家取得了與其他公民一般的平等地位，其中一些猶太人在社會上更擁有具大的影響力。

1968年，西班牙政府頒布1492年的“猶太人驅逐令”無效。

但19世紀開始流行一種虛假的民族主義。在社會變革的氣氛中，猶太人常常被指控擁有與他們人數不成比例的影響力。因此，開始在不同程度上在歐洲大部分地區傳播一種反猶太主義，其本質上是社會性和政治性而不是宗教性。

第二十世紀

當時也出現一些理論否認人類的同一性，肯定不同種族有不同始祖。在20世紀，德國的國家社會主義(納粹黨)使用這些想法作為偽科學依據，區分所謂的北歐 - 亞里安人種族和其他所謂的低級種族。此外，德國在1918年戰敗後面對戰勝國所施加的苛刻條件，結果令許多德國人認為國家社會主義中是解決他們國家問題的辦法，並在政治上與這一運動合作。

德國天主教會譴責種族主義。這種譴責出現在一些神職人員的講道中，在主教的公開訓導中，及在天主教記者的報導中。

教宗庇護十一(Pius XI)也莊嚴地譴責納粹種族主義，認為反猶太主義是不可接受的。

教宗庇護十二世(Pius XII)在1939年則反對否認人類的同一性的理論和神化國家的做法。

納粹的大屠殺成為反猶太行動的頂峰。（安樂死、人類不同的來源、

國家至上）

大屠殺、德國種族滅絕: holocaust，Shoah，Genocide

在希特勒(Hitler)德國戰敗，及發現納粹戰爭的極大罪惡範圍後，學者開始審查對基督徒反猶太的悠久歷史，試圖解釋大屠殺的起源。

第二十一世紀

2000年，教宗若望保祿二世訪問耶路撒冷

2014年，西班牙政府允許當時被驅逐的猶太後裔雙重國籍。

\*通婚

教宗方濟(Pope Francis)的“愛的喜悅Amoris Laetitia”提及了宗教間通婚的問題。雖然天主教徒與其他基督徒的婚姻被視為“混合婚姻”，教宗方濟稱與非基督徒通婚，包括與猶太人通婚 “是宗教間對話的有利地方”。

\* 耶穌受難節的禱文

祈求“背信的猶太人”可以接受“真理”。

在1955年教宗庇護十二世命令拉丁語“perfidis”的正確翻譯為“不信”：“不信”耶穌為彌賽亞。教宗若望二十三在1962年命令要刪除拉丁形容詞“perfidis”。

目前，耶穌受難節的禱文為：祈求首先聽到神的話的猶太人，他們可以繼續成長，愛上他的名字，並忠實於他的盟約。

\* 教會文獻

1965年

梵蒂岡第二次大公會議宣言：

雖然當時猶太當局及其追隨者促使了基督的死亡，但在基督受難時所發生的一 切，不應不加辨別地歸咎於當時的全體猶太人，或今日的猶太人。教會雖然是天主的 新子民，但不應視猶太人為天主所擯棄及斥責，一若由聖經所得結論似的。因此，無 論在傳授教義或宣講天主聖言時，都不得教授有違福音真理及基督精神的事理。 此外，教會既反對迫害任何人，且紀念與猶太人共有的遣產，決非為政治因素 而實由福音仁愛的宗教理由所催迫，痛斥一切仇恨、迫害，以及在任何時代和由任何 人所發動的反猶太人民的措施。

一九六五年《教會對非基督宗教態度 Nostra Aetate 》宣言, 4.

1998年

\*\*\*我們記住：大屠殺的反思

宗座與猶太宗教關係委員會文告

<https://www.bc.edu/content/dam/files/research_sites/cjl/texts/cjrelations/resources/documents/catholic/We_Remember.htm>

本世紀目睹了一個難以言喻的悲劇，它永遠不會被遺忘：納粹政權試圖滅絕猶太人，結果殺死了數百萬猶太人。男女老幼，只由於是猶太裔的唯一原因，受到迫害和驅逐。有些人立即被殺害，而其他人則遭到貶低，虐待，折磨和完全奪去其人性尊嚴，然後被謀殺。進入集中營的人很少倖存，而那些倖存者則終生留下傷疤。這是大屠殺。這是本世紀歷史的一個主要事實，這個事實今天仍然與我們有關。

沒有人能夠冷漠對待這種可怕的種族滅絕。教會由於她與猶太人的非常密切的精神聯繫和她對過去的不公正的記憶，教會與猶太人的關係不同於她與任何其他宗教的關係。然而，這不僅是回顧過去的問題。猶太人和基督徒的共同未來要求我們記住“沒有記憶便沒有未來”。歷史本身是未來的記憶。

2015年

宗座與猶太宗教關係委員會

《教會對非基督宗教態度 Nostra Aetate 》宣言50週年文告：天主教徒應該與猶太人合作打擊反猶太主義。

<http://www.news.va/en/news/vatican-issues-new-document-on-christian-jewish-di>

天主教會既不執行也不支持針對猶太人的任何具體的機構性使命的工作。但是要求基督徒承認對耶穌基督的信仰，即使對猶太人也如是，但他們雖然以謙卑和敏感的方式這樣做，承認猶太人是神的話語的支持者，特別是考慮到大屠殺的悲劇。

參考文章：

Jewish life:

\*Elliott Horowitz: The Way We Were: "Jewish Life in the Middle Ages"

\*Jonathan Ray: The Jew in the Text: What Christian Charters Tell Us About Medieval Jewish Society

\*James Kroemer: Vanquish the Haughty and Spare the Subjected: A Study of Bernard of Clairvaux’s Position on Muslims and Jews

Women and Intermarriage:

\*James A. Brundage: Intermarriage between Christians and Jews in Medieval Canon Law

\*Judith R. Baskin: Some Parallels in the Education of Medieval Jewish and Christian Women

Crusade:

\*Susanna Throop: Combat and conversation: interfaith dialogue in twelfth-century crusading narratives.

\*Shmuel Shepkaru: The Preaching of the First Crusade and the Persecutions of the Jews

\*Rebecca Rist: Papal Protection and the Jews in the Context of Crusading, 1198-12451

England:

\*Carole Stone: Anti-semitism in the miracle tales of the Virgin.

\*Zefira Entin Rokéah: Crime and Jews in Late Thirteenth-Century England: Some Cases and Comments

\*Susannah Heschel: From Jesus to Shylock: Christian Supersessionism and "The Merchant of Venice"

\*Sholom A. Singer: The Expulsion of the Jews from England in 1290

Spain:

\*Francisco J. Hernández: The Jews and the Origins of Romance Script in Castile: A New Paradigm

\*Alex Novikoff: Between tolerance and intolerance in medieval Spain: an historiographic enigma.

\*Elka Klein : Jews, Christian Society, and Royal Power in Medieval Barcelona

\*Claire Soussen-Max: La question de la violence rituelle et de ses enjeux dans l’espace aragonais

\*David Abulafia: The Jew on the Altar: The Image of the Jew in the "Veneration of St. Vincent"Attributed to Nuno Gonçalves